**第十二课 属灵生活和属灵争战 （1）**

我们从四个主要范畴来讨论属灵生活上遇到的属灵争战要如何处理。

1. **属灵争战的三条战线**

第一个范畴是关于属灵争战的三条战线。 在每场实体的战争里都有一场以上的战役和一条以上的战线。 同样在属灵争战上也是这样，我们面对的是有着三条战线。 这三条战线都在约翰壹书2：15-17提及：**不要爱世界和世界上的事。 人若爱世界，爱父的心就不在他里面了。 因为凡世界上的事，就像肉体的情欲，眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来的，乃是从世界来的。 这世界和其上的情欲都要过去，惟独遵行神旨意的，是永远常存**

属灵争战的三条战线是肉体、撒但和它的鬼魔军队、和世界。 我们会个别的察看每一条战线。 在实体的战争中每条战线需要不同类型的武器。 同样的在属灵争战中也需要不同类型的武器。

* 1. **肉体**

属灵争战中的第一条战线是肉体。 就这条战线有九件事要提醒和所要面对的实况。

* + 1. **字的使用**

就着肉体的第一件事是字的使用。 “肉体”的希腊文用字有两个，来自同样的字根：一个是*sarx*另一个是*sakinos*，在英文圣经中都译成肉体（flash）。 然而它是有三种不同方式的用法。 这字的一个用法是指人类的身体，他的肉身（罗1：3）;第二个用法是强调人性或民族（罗3：20;4：1）;第三个用法是我们要关注的：是指在人类本质中的内在邪恶，就是有时我们所说的罪性 。 是这字最常见的用法，特别是在罗马书7：5，18，25;8：3-9，12-13;13：14;还有林后7：1;加4：23，29;5：13，16-17，19，24;6：8;弗2：3;西2：11，13，18）。 在属灵争战中，我们关注的是肉体这术语与罪性的关系。 而不关注肉体这字指人类身体的用法或是指人性或民族的用法。

* + 1. **罪性的名称**

关于肉体的第二件事是它的名称。 人的罪性总共有三个不同的名称。 第一个名称是**肉体**的用语，是强调罪性的面。 我们可以定义罪性是人离开神而行出来的所有的善或恶的能力。 希腊文的*sakinos*有着成为“属肉体”或成为“私欲”的基本涵义（罗7：14;林前3：1，3;林后10：4），当肉体这字以这种用法，是在强调罪性。

罪性的第二个名称是**旧人**。 这名称将我们带回人类罪性的源头亚当（罗6：6;弗4：22;西3：9）。

肉体或罪性的第三个名称是**罪**，有时罪（sin）这个字以单数使用[中文圣经无法辨识]，是指的罪性而不是单一的罪行。 若是以复数使用（sins）则总是指的罪行。 如果在单数使用时可以是单一的罪行，但多半是指的罪性（罗6：6-7;约一1：8）。

* + 1. **肉体的本质**

关于肉体的第三件事是它的本质。 “在属灵争战背景下甚么是肉体的本质？ “就肉体的本质来说可以有六个面向。

第一，肉体是在神之外独立运作（罗4：1-2;加3：3）。

第二，肉体本质的特性是属灵的虚弱、软弱和无助（罗6：19;8：3）。

第三，肉体是私欲或沉迷于声色的（罗7：14）。

第四，肉体在圣经中指的是我们在未信主时存在的范畴和状态（罗7：5）。

第五，它是装着我们整个旧造的总和，所有旧造的本质可被定义是肉体的本质（罗7：18）。

第六，**身体是罪性运作的器具，罪是透过身体彰显出来的**。 我们的罪性是利用我们的身体来犯下罪行（罗6：12-14;13：14）。 **没有身体，罪性无法运作。 这是为何信徒渴望从身体得赎，永远不必再服从罪性而想或做犯罪的事**（罗8：22-24）。 保罗在罗马书7：14，25指出保罗指出，虽然他确实经历了罪的救赎，他也从罪的奴役中获得了自由，但他的身体仍然有罪恶。 他仍然住在一个有各种弱点的肉体里，他渴望从它中解脱出来。

* + 1. **新的本质对比旧的本质**

关于肉体的第四件事是新旧本质的对比。 “新的本质如何对照旧的本质？ “关于新的本质有两个不同要提醒。

* + - 1. **以义事奉神的能力**

第一，新的本质具有义来事奉神的能力。 旧造的人有能力在离开神的情形下做所有好的或坏的事，但没有神能接纳的义。 新的本质则是有能力以义来事奉神。

* + - 1. **新人**

新的本质第二个不同，是有些时候所指的“**新人**”（弗4：24;西3：10）。

旧的本质是指“**旧人**”（西3：9）。 **旧人**是指向我们罪性的本源，就是亚当。 做为亚当堕落的结果，罪性藉着世代自然的传递下去，从亚当到父及子，一代又一代。

新本质称为新人，将我们带回到新本质的本源，就是末后的亚当-耶稣弥赛亚。 因此我们不需要再顺服我们的旧人，也不属于旧人的本源。 信徒的根源已经借着耶稣弥赛亚置换了

* + 1. **肉体和属灵重生**

关于肉体的第五件事是它与属灵重生的关系。 “肉体与属灵重生之间的关系是什么？ “这里我们需要讨论三个阶段的时间因素：属灵重生之前、属灵重生期间和属灵重生之后。

* + - 1. **属灵重生之前**

属灵重生之前。 人灵性的部分就存在，是从我们身体出生时就存在，但灵却是死的。 灵是在那哩，却如同死的尸体一样。 这是灵性的死且没有能力。 它只能与世界、肉体或自我和鬼魔有关。 没有重生的人只能与这三个战线有关，却与神无关。

* + - 1. **属灵重生之时**

在属灵重生时，事情改变了。 属灵重生时，人是与弥赛亚祂的死联合，所以是被看为与祂同死了（罗6：6-7）。 这表示我们已经从在罪中为奴已经合法的得释放。 **旧人**已经被“灭绝”在十字架上，表示掌控的关系已经结束;**旧人**不能再掌控我们的意志。 不过罪性不是真的完全被消灭，而是对人的意志“被归于无法运作”。 在属灵重生之前我们的意志受制于旧人的捆绑。 如今我们的意志不再受到旧人的捆绑;我们从肉体的掌控下得自由;在属灵重生的时候我们在罪的权势下得自由。

* + - 1. **属灵重生之后**

第三个时间因素属灵重生之后，是我们现在有了新的本质。 因着我们与弥赛亚的复活联合，我们有了一个新的本质与神同活（罗6：5）。 如今我们的意志和重生的新灵与神的关系是互相紧密扣住的（加5：16）。 不再是在旧人里与神隔绝的。

然而这旧人并没消失，肉体没被根除，而是在属灵重生后信徒能有一个选择。 他们可以顺服旧人或者是新人;它们可以基于旧的本质来活或是基于新的本质来活。

* + 1. **两种本质的冲突**

关于肉体的第六件事是冲突。 在我们里面的两种新旧本质会有持续而恒久的冲突。 这冲突的细节在罗马书7：15-25和加拉太书5：16-17有描述。

* + 1. **心思的掌管**

关于肉体的第七件事是思想的掌控。 罗马书8：1-13做出两个重点。

* + - 1. **被肉体掌管**

第一，私欲的思想被肉体所掌控。 私欲的思想不能活出基督的义（vv.4-6）。 私欲的思想不能产生义（v.7），所以那些**属肉体的人不得神的喜欢**（v.8），因为肉体掌控了私欲的思想。

* + - 1. **被重生人的灵掌管**

这段经文的第二个重点是，属灵的心思是被人重生的灵所掌管。 这是我们今日应当顺服的心思。

* + 1. **两种本质的果子**

关于肉体的第八件事是关乎它的果子，加拉太书5：19-23涉及这两种本质的果子**情欲的事都是显而易见的，就如奸淫、污秽、邪荡、拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、结党、纷争、异端、嫉妒（有古卷在此有：凶杀二字）、醉酒、荒宴等类。 我从前告诉你们，现在又告诉你们，行这样事的人必不能承受神的国。 圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。 这样的事没有律法禁止**。

因着信徒现在有两种本质，我们应当清楚明白这两种本质之间果子的不同。

* + - 1. **旧本质的果子**

“旧本质的果子”或**情欲的事**条列在19-21节：**就如奸淫、污秽、邪荡、拜偶像、邪术、仇恨、争竞、忌恨、恼怒、** **结党、纷争、异端、嫉妒（有古卷在此有：凶杀二字）、醉酒、荒宴等类**。 这些是情欲的事;是旧本质的果子。

若是信徒做出任何这些上列的事，表示他不是在新本质的基础上行事;是在旧本质的基础上行事。 即便他已不需在顺服旧的本质，这些的行为显明他仍然顺服旧的本质。 不信的人在这些领域是毫无选择;信徒则是可以有选择。 信徒被鼓励要遵循神要他所遵循的选择。

* + - 1. **新本质的果子**

在22-23节，保罗接着转向新本质的**果子**。 在许多的圣经注释书中这被归为**圣灵的果子**，但它们可以很容易地理解为“人重生的新灵的果子”，经文中的灵这个字是没有定冠词，所以不需要被认定成是圣灵。 在加拉太书5：16-17的冲突不是肉体与圣灵之间的冲突，因为这是与罗马书7：15-25相同的冲突，是旧本质与新本质之间的冲突，是肉体与人重生的灵之间的冲突。

所以与其视22-23节的果子为圣灵的果子，或许视它们为“人重生的灵的果子”会更好。 另一方面人重生的灵之所以能产出这些果子是因着已被圣灵重生。 内住的圣灵使人重生的灵能产出：**仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制**这些果子。 所以有**情欲的事**的果子和人重生的灵的果子。 我们可从所生出的**果子**得知一个人是在哪种本质的基础上与主同行。

* + 1. **信徒与非信徒**

最后一件关于肉体的事是信徒与非信徒之间的区分。 再次，非信徒是只有一种的能力。 非信徒有与生俱来的灵性部分，但这部分是死的;他的灵在与神的关系上是死的。 他可以与世界、肉体和鬼魔有关系，但不能与神相连。 非信徒只有一种能力，所以他的每件行为是好或坏、道德或不道德都是在旧本质的基础之上，因为他仍是与神分离的;他对此无能为力。 然而信徒有两种能力。 他有着旧本质与新本质，信徒是有选择的，信徒的每个行为不是基于旧造就是基于新造而做出来;是涉及神或不涉及神。 我们不总是能够归类并宣称这些行为是基于这个本质，那些行为又是基于那个本质。 所有不道德的行为，如偷盗或杀人只有在旧造的本质基础上能做。

然而许多的行为好比休闲娱乐，是中性的。 我们可以基于旧造或新造的本质参与休闲的活动。

* 1. **撒但和鬼魔世界**

属灵争战的第二条战线是撒但和鬼魔世界。 我们会从三个领域来讨论这一战线，信徒需要认识撒旦的工具或是攻击的方式是什么。

* + 1. **试探**

第一个领域是试探。 试探在彼得前书5：8中提到**务要谨守，儆醒。 因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人**。

试探是撒旦尝试要让我们犯罪的一个工作。 就着试探有四个元素须要提醒。

* + - 1. **人所常见的**

关于试探的第一个元素是人所常见的（林前10：13）。 换句话说所有人都受制于撒旦或鬼魔的试探。

* + - 1. **试探的目的**

关于试探的第二个元素是它的目的。 试探的目的有两个视角：从神的视角是祂为何允许;从撒但的视角是它为何这么做。

从神的视角试探的目的有四个特点;第一是试验信心;祂允许信徒被试探来试验我们的信心（彼前1：6-7）。 第二，神容许试探来教导我们一些其他方法无法学到的功课;例如学习顺从（来5：8）。 第三是得着赞许，因为每当我们在试探中坚持，我们被认可（雅1：12）。 第四，神容许试探使我们学习恒久忍耐（启2：3）。

从撒但的视角试探的目的是提供诱惑使我们邪恶，使我们犯下罪行。 为了使我们犯下罪行，它与肉体一起工作。

* + - 1. **试探的有限**

关于试探的第三个元素是它的有限（林前10：13）。 这里我们需要清楚的提醒两件事。 第一，神设定了撒但对我们试探的极限。 我们永远不会被试探超过我们所能受的;神限制了撒但的界线。 第二，神也总是提供**一条出路**。 当你被试探，你不会全然被困住，总是为你留下一条出路。 你所要做的是使用这出路离开。

* + - 1. **抵挡试探**

关于试探的第四个元素是，我们遇见试探时需要怎么处置。 当我们面对试探的时候该做什么？ 有七个元素需要提醒。

1. 在试探之中要以为喜乐，因为这证明你是神的儿女（雅1：2）。
2. 愿意忍受这些试探（雅1：12）。
3. 当你被试探时要祷告（太6：13）。
4. 有时你要逃跑;有时你必需是快点逃跑。 你需要学习快点逃跑，特别是在两种情形下：在哥林多前书10：14，你必须远离拜偶像;在提摩太后书2：22，你必须远离通奸。
5. 保持良好的链接，与其他信徒发展亲密的友谊，不要与会使你受试探或被诱惑做恶的非信徒为友（提后2：22）。
6. 毁坏一切试探的渠道。 罗马书13：14教导不要流连在任何会使你跌倒的事物。 使徒行传19：18-20提供了一个信徒如何焚毁过去施行邪术所使用书籍的范例。
7. 第七个抵挡试探的方法，是引用任何论到明确议题的经文。 这是耶稣在马太福音4：1-11真实使用的方法。 我们当学习如何使用圣经经文来抵挡具体的试探。
	* 1. **撒但或鬼魔的掌控**

撒旦和鬼魔世界的第二个领域是跟撒但或鬼魔掌控有关。 信徒不仅有试探的难处，也有撒但或鬼魔掌控的难处。

问题是“信徒会被鬼附吗？ “首先我要指出”占有“术语用的不好，译作”占有“这字的希腊文从未用在鬼魔。 “占有”这字带有“所有权”的概念。 信徒已被弥赛亚的宝血买回属于弥赛亚，没有信徒会被撒但或鬼魔所占有。 总之，无论如何这不是新约希腊文的字义。 希腊文的意思纯就是“鬼魔化”，被鬼魔化的意思是“里面被鬼魔掌控”。 毫无疑问非信徒的里面可以被鬼魔所掌控，但引起问题的是“信徒有可能被鬼魔掌控，有鬼魔在他里面？ ”

大部分人会回答“不”，但实际上信徒会被鬼魔掌控，就这个点的一个范例是使徒行传5：3，亚拿尼亚明显是归为信徒。 我们被告知撒但**充满**了亚拿尼亚的心。 这里表示“充满”的希腊文是与以弗所书5：18我们当被圣灵“充满”用的同一个字。 被**充满**的意思是被掌管，**被圣灵充满**表示我们是被祂掌管。 若我们被撒但充满就是被撒但掌控。 亚拿尼亚清楚的是一个信徒，而且撒但掌控了他。

有关这点的第二段经文是以弗所书4：27**不要给魔鬼留地步**。 此处的**地步**不是希腊语惯用字，而是一个军事术语，意思是“滩头堡”。 滩头堡是在敌人领土上的一个控制区。 当军队进攻敌人领土时，首先是试着夺取滩头堡。 攻击部队可以从滩头堡进发，尝试占领其它的土地。 滩头堡的意思是一个在敌人领土上的控制区。 保罗写给信徒说“不要给撒但留有控制区”的上下文是在处理习惯性的罪，暗示着人可以因着习惯性的罪给撒但留下地步。

或许人会提出异议说“鬼魔怎么可能与圣灵居住在同一个身体中？ “这是人们对于信徒为何不可能被鬼魔掌控的真实理由。 然而要记得信徒是仍具有罪性的，那些使用该论点的人却不觉得圣灵与旧人，罪性同住在一个身体有什么问题。 再次，信徒里面是有不同的本质;旧的本质与新的本质。 当圣灵住在信徒里面;他不是住在信徒的旧本质，而是住在信徒的新本质里。 就着鬼魔住在非信徒或信徒里面来说，它是住在旧人的罪性之中，因着信徒有两种本质，鬼魔可在一个本质而圣灵却在另一个本质。 圣灵可以和鬼魔住在同一个身体，但圣灵不在同一个本质中。

就着在鬼魔掌控下受苦的信徒而言，解决之道是抵挡魔鬼。 我们没被告知要“斥责撒旦”、“捆绑他”，是被告知要抵挡魔鬼。 做为信徒，因着他是信徒、他在基督里有33个地位和权柄可以抵挡撒但（彼前5：8-9;雅4：7）。

* + 1. **仿冒的计划**

在撒但和鬼魔世界之下，我们需要讨论的第三个领域是仿冒的计划。 这会从四个段落来探讨。

* + - 1. **起始来源**

第一个段落是起始来源。 在以赛亚书14：14。 撒但堕落时的五个“我要”之一是：**我要与至上者同等**。 即便撒旦都自知不可能成为至高者所以他说“我要使自己像祂”。 为要变成像至高者，撒但所做的是设立仿冒的计划。

仿冒的本质是看来像真的。 真正的伪钞不是明显的假钞，而是真的很像真钞。 伪钞与真钞是非常的相似。 在我们一生中，许多人也许因没有察觉而持有伪钞，因为我们当中很少人被训练知道伪钞与真钞之间的不同。 需要经过培训的人才能发现差异。 撒但的仿冒计划常常是尽可能地模仿神的真计划，因为他说**我要与至上者同等。**

* + - 1. **仿冒的性质**

仿冒计划的第二个段落是关注这计划的性质。 对这事很好的经文是哥林多后书11：3-4**我只怕你们的心或偏于邪，失去那向基督所存纯一清洁的心，就像蛇用诡诈诱惑了夏娃一样。 假如有人来另传一个耶稣，不是我们所传过的;或者你们另受一个灵，不是你们所受过的;或者另得一个福音，不是你们所得过的;你们容让他也就罢了**。

在4节有三件事被标记上**另一个：**[另一个]**耶稣、灵和**[另一个]**福音**。 在希腊文中意思是另一个的字有两个，每一个带有的含义略有不同。 第一个的意思是“同样的另一个”，第二个则是“不同的另一个”。 在希腊文的经文，这里的福音是另一个不同的福音，灵是另一个不同的灵，呈现的耶稣是另一个同样的耶稣;相似的耶稣，一个听起来和看起来像新约的耶稣。

撒但传播这“仿冒耶稣”欺骗的方法是在哥林多后书11：13-14**那等人是假使徒，行事诡诈，装作基督使徒的模样。 这也不足为怪，因为连撒但也装作光明的天使**。

那些传播这仿冒耶稣的人被贴上**假使徒**的标签，但不是以这假标签出现，因为他们装扮自己听起来或看起来如同弥赛亚的真使者。 因这样的作为，他们返照出他们的真主人- 撒但- “**黑暗的天使**”，却将自己伪装来扮演“**光明的天使**”。 撒旦的使者像弥赛亚的真使者。 仿冒计划的性质就是传播一个同样非常相似的耶稣。

耶稣在马太福音7：22-23指出这些仿冒的使者会如何**当那日必有许多人对我说：主阿，主阿，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名行许多异能么？ 我就明明的告诉他们说：我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我去罢**！

注意他们在这仿冒耶稣的名下所完成的事;他们能预言将要发生的事;能命令鬼魔离开人们;能行许多的大能的工作，包括了神迹和医治一类的事。 然而那日祂会对他们说**我从来不认识你们**。 这是为何所有这些外在的彰显自身不能证明什么。 因为撒但可以复制所有这类的事。 在圣经中真实的试验从不存在于外在的彰显。 圣经中真实的试验总是与已经写下来神的话相合。 我们要查验那人所说的出来的、所做出来的、所教导的与神已经写下的话一致吗？

* + - 1. **解决之道**

仿冒计划的第三段是关注在解决之道。 我们如何应对被撒旦的假冒计划所困扰？ 关键经文在以弗所书6：10-18**我还有末了的话：你们要靠着主，倚赖他的大能大力作刚强的人。 要穿戴神所赐的全副军装，就能抵挡魔鬼的诡计。 因我们并不是与属血气的争战（原文作摔跤;下同），乃是与那些执政的、掌权的、管辖这幽暗世界的，以及天空属灵气的恶魔争战。 所以，要拿起神所赐的全副军装，好在磨难的日子抵挡仇敌，并且成就了一切，还能站立得住。 所以要站稳了，用真理当作带子束腰，用公义当作护心镜遮胸，又用平安的福音当作预备走路的鞋穿在脚上。 此外，又拿着信德当作籐牌，可以灭尽那恶者一切的火箭;并戴上救恩的头盔，拿着圣灵的宝剑，就是神的道;靠着圣灵，随时多方祷告祈求;并要在此儆醒不倦，为众圣徒祈求**，

他从第10节开始告诫：**在主里刚强**。 这是在讲地位的真理，在主里是表示在基督里。 因为我们在基督里的33个地位，我们有极大的权柄。 我们需要知道自己在基督里的权柄。 当我们知道自己的权柄是什么，我们就能**在主里刚强**。 另一段关于这一重点的经文是以弗所书1：19-20。

在11节，保罗指出**全副军装**的目的，是足以抵挡撒但。 这是他第一次提到军装的目的。

12节他告诉我们谁是仇敌。 这仇敌**不是.. 属血气**;是撒但和他的鬼魔军队。 再度提到是一场战争。

13节，再度提到**全副军装**的目的是抵挡魔鬼。 在14a第三度提到**全副军装**是为抵挡撒旦[**要站稳了**]。 他三次告诉我们**全副军装**是为抵挡撒但。

14b-17节，保罗论到**全副军装**的组件。 他介绍了每一个小组件：**藤牌**是为这个，**头盔**是为那个。 每一件都与经文有关。 每一个小的参照是对照或引用旧约的经文。 换句话说，我们是使用经文来抵挡撒但。 这是耶稣在马太福音4：1-11;路加福音4：1-13抵挡撒但的方法。 每一件都关注经文且都与信徒的地位真理有关。

第一是以“**真理束腰**”。 这是出自以赛亚书11：5。 为着三个原因来束腰：首先是允许行动和移动的自由;再来是为携带武器;最后是用来向外展示真理，意思是基于圣经的真实性和真诚，是把圣经的真理显明出来。

第二件全副军装是**公义的护心镜**。 这取自以赛亚书59：17，是在保护各样的器官。 与属灵争战连结，是指从基督耶稣转嫁的义或我们在地位上的义，且也是每日当有的义或去行义。

第三件全副军装是**平安的福音**“鞋”。 这取自以赛亚书52：7;拿鸿书1：15。 所强调的是行事，意思是立足在稳固的基础上，就是植根于弥赛亚和祂的话。

第四件全副军装是**信德的籐牌**。 藤牌的目的是保护全身，是用来抵挡鬼魔的**火箭**。 这里提到的**信德**是我们抵挡的原则。

第五件全副军装是**救恩的头盔**。 这是取自以赛亚书59：17。

是在属灵争战中救恩的确据。

第六件全副军装是**圣灵的宝剑**。 这是唯一的进攻武器，其他都是防御性的。 **圣灵的宝剑**是全部**神的道**所写下的。

在18节，保罗说要儆醒祷告。 以祷告关注属灵争战。 要儆醒是因为你要知道有一场争战在进行。 你要知道神已为我们提供了得胜所需的一切。

* + - 1. **它的试验**

仿冒计划的第四和最后一个段落，是当我们要确认我们所不确定的事，要学习照着约翰壹书4：1试验诸灵。